REVISTA

GREGORIANA @ OIS[O)
DE CIENCIAS

DE LA SALUD ISSN 3028-8940

ENERO-JUNIO 2024;1(1):98-108
ENSAYO DE INVESTIGACION https://doi.org/10.36097/rgcs.v1i1.3106

La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina

The sacred serpent: a journey to the roots of Medicine

Antonia N. Zevallos "=, Eugenio R. Borroto*
Carrera de Medicina, Universidad San Gregorio de Portoviejo, Manabi, Ecuador.
*Autor correspondiente
Recepcion: 16-05-2024 Aceptacion: 27-06-2024 Publicacion: 30-06-2024

RESUMEN

La historia es moldeada por los triunfadores y quienes ostentan el poder, utilizando elementos simbélicos cruciales
para la identidad colectiva. En medicina, simbolos como la vara de Asclepio y el caduceo de Mercurio, a menudo
malinterpretados, son reconocidos universalmente. Este ensayo tiene como objetivo analizar el origen y la evolucion
del baculo de Asclepio y el caduceo de Mercurio, profundizando en su significado e influencia en la formacion de las
profesiones médicas. Se explora cémo cada simbolo, con sus raices mitolégicas y representaciones culturales, ha
impactado la percepcion y el desarrollo de la medicina a lo largo del tiempo, asi como la importancia de mantener la
precision histdrica y cultural en el uso contemporaneo de estos simbolos.

Palabras clave: Baculo de Asclepio; caduceo de Mercurio; serpiente sagrada; simbolismo.

ABSTRACT

History is shaped by the winners and those in power, using symbolic elements crucial to collective identity. In
medicine, symbols such as the rod of Asclepius and the caduceus of Mercury, often misinterpreted, are universally
recognized. This essay aims to analyze the origin and evolution of the staff of Asclepius and the caduceus of Mercury,
delving into their meaning and influence on the formation of medical professions. It explores how each symbol, with
its mythological roots and cultural representations, has impacted the perception and development of medicine over
time, as well as the importance of maintaining historical and cultural accuracy in the contemporary use of these
symbols.

Keywords: Staff of Asclepius; caduceus of Mercury; sacred snake; symbolism.

Citar como: Zevallos, A. N., & Borroto, E. R. (2024). La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina. Revista Gregoriana
de Ciencias de la Salud, 1(1), 98-108. https://doi.org/10.36097/rgcs.v1i1.3106

© Autor(es) 2024

INTRODUCCION

La historia tiende a ser moldeada por aquellos que triunfan y por aquellos que ocupan
posiciones de poder, utilizandola para destacar lo que consideran adecuado en sus valores. No
obstante, cada nueva generacion no solo recibe la herencia genética de la anterior, sino también
una herencia cultural. Dentro de este conjunto de conocimientos, historias y tradiciones culturales
de cada sociedad, se encuentran elementos simbolicos que desempefian un papel crucial en la

identidad y comprension colectiva.

98 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.
I EE——————————————————————


https://doi.org/10.36097/rgcs.v1i1.3106
https://revistasalud.sangregorio.edu.ec/index.php/salud
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://doi.org/10.36097/rgcs.v1i1.3106
https://orcid.org/0009-0009-0741-586X
https://orcid.org/0000-0002-7266-9884
mailto:erborroto@sangregorio.edu.ec

Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud. Publicacion arbitrada semestral. ISSN 3028-8940 / Enero-Junio 2024;1(1):98-108

Similar a otras disciplinas cientificas, la medicina también tiene raices historicas y
simbdlicas, los cuales a veces son mal interpretados e incluso usados en un contexto contradictorio.
Los profesionales de la salud, son facilmente identificables por personas de diversas culturas o
nacionalidades. Aspectos como el uso de batas, la presencia de un estetoscopio o la utilizacion de
vestimenta quirdrgica son reconocidos universalmente, en este contexto se expresan dos de los
simbolos méas empleados que son el baculo de Asclepio y el caduceo de Mercurio, este Gltimo

utilizado de forma incorrecta. Como reza el dicho: "Una imagen vale mas que mil palabras".

El baculo de Asclepio, caracterizado por una serpiente enroscada en un baston, es un
simbolo antiguo asociado con la medicinay la curacion. Originario de la mitologia griega, Asclepio
era el dios de la medicina y la sanacion, y su baculo se ha convertido en un emblema reconocido
internacionalmente de la practica medica. Este simbolo se remonta a la antigua Grecia, donde
Asclepio era venerado como el gran sanador. La serpiente, vista como un ser sagrado debido a su

capacidad de mudar la piel, simboliza renovacion y rejuvenecimiento (Ania et al., 2002).

Por otro lado, el caduceo de Mercurio, con dos serpientes entrelazadas alrededor de un
baston alado, tiene sus raices en la mitologia romana. Mercurio, conocido como Hermes en la
mitologia griega, era el mensajero de los dioses, y su caduceo simbolizaba el comercio, la
elocuencia y la negociacion. Las dos serpientes y las alas representan la dualidad de la naturaleza
humana y la rapidez, respectivamente. A lo largo del tiempo, el caduceo ha sido adoptado en
diversos contextos, a menudo confundiéndose con el baculo de Asclepio. Esto es especialmente
cierto en los Estados Unidos, donde se utiliza frecuentemente como simbolo de la medicina y el

cuidado de la salud, a pesar de sus connotaciones originales distintas.

“La serpiente sagrada” emerge como un simbolo poderoso y misterioso que ha dejado su
huella en las tradiciones medicinales de diversas culturas a lo largo del tiempo y asi mismo lleva
confusiones a nivel histérico. Por ello el presente ensayo tiene como objetivo analizar el origen y
la evolucion del baculo de Asclepio y el caduceo de Mercurio, profundizando en su significado e

influencia en la formacion de las profesiones médicas.

DESARROLLO
Derivado del griego symbollein, la palabra "simbolo™ se refiere a la representacion visual

o0 verbal de un concepto moral o intelectual mediante una imagen que guarda alguna semejanza o

Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador. 99



La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina
Zevallos, & Borroto

correspondencia con dicho concepto, perceptible por la mente. Por lo tanto, se afirma que posee
un valor emblematico. Este concepto se considera el lenguaje mas antiguo de la humanidad, a
través de las ilustraciones se comunica de manera mas efectiva con el publico, dado que los textos
a veces resultan de dificil lectura y proporcionan menos informacion que las imagenes (Martinez,
2022).

Son los simbolos capaces de transmitir significados complejos de manera eficaz y en
ocasiones incluso mejor que el texto, debido a que tienen la capacidad de evocar emociones y

asociaciones que pueden trascender las barreras lingisticas y culturales.

En la época moderna, caracterizada por la transformacion de la practica médica gracias a
la tecnologia y la ciencia, la imagen de la serpiente sagrada perdura como un recordatorio de que,
a pesar de los notables avances, ain se conserva la esencia la sabiduria ancestral. Al reconectar
con estas raices, se puede obtener perspectivas valiosas sobre la salud y el bienestar, incorporando

la comprension integral de la medicina antigua en el contexto actual.

La serpiente, presente en mitologias de diversas culturas alrededor del mundo, ha sido
reverenciada como un simbolo de sabiduria, regeneracion y curacion. En la antigua Grecia,
Asclepio, era representado con un bastén rodeado por una serpiente, simbolizando la dualidad
entre el veneno y el antidoto. En la mitologia romana, Asclepio fue conocido como Esculapio.
Ambos nombres se refieren al mismo dios, quien es famoso por sus habilidades para sanar y su

simbolo caracteristico, el bastdn con una serpiente enroscada.

En las culturas mesoamericanas, Quetzalcdatl, conocido como la Serpiente Emplumada,
era un dios asociado con la curacion y la fertilidad. Estas representaciones no son simples
coincidencias, sino mas bien manifestaciones de una comprension compartida de la serpiente

como un puente entre el mundo espiritual y el terrenal.
Antecedentes historicos

Asclepio, hijo de Apolo y una joven llamada Coronis, nacié en circunstancias particulares.
Coronis, para ocultar su embarazo y la deshonra causada por Apolo, dio a luz al nifio en una
montafia, donde fue criado y protegido por una cabra, cuidado por un perro. Desde su infancia,
Asclepio realizaba curas milagrosas, ganandose la adoracion de los campesinos locales. En la

adultez, curaba de manera tan magistral que incluso las "sombras" fueron sanadas por este medico

100 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.



Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud. Publicacion arbitrada semestral. ISSN 3028-8940 / Enero-Junio 2024;1(1):98-108

excepcional (Girén, 2021). Sin embargo, Zeus, enfadado porque Asclepio sanaba a las sombras
sin su permiso, decidi6 destruirlo con un rayo. Desde entonces, Asclepio es representado sentado

sosteniendo una vara alrededor de la cual esta enrollada una serpiente (Gonzalez & Camejo, 2014).

Existe otra leyenda que cuenta que Asclepio, estando en la casa de Glauco, un pescador
hijo de Neptuno y la ninfa Nais, y gravemente herido por un rayo de los Centauros, presencio la
aparicion de una serpiente. Al matarla con su baculo, aparecid otra serpiente llevando hierbas
curativas en su boca, que utilizé para revivir a la primera. Asclepio uso esas mismas hierbas para
sanar a Glauco, demostrando asi sus poderes milagrosos al salvar y curar a su paciente. En la
mitologia griega, se creia que Asclepio transmitia su poder curativo a través de las serpientes, que
lamian la parte afectada y ofrecian curacion durante el suefio. Por esta razén, era comdn que los

enfermos durmieran en sus templos, esperando recibir sanacion divina (Murillo, 2019).

Asclepio realizo tantas curaciones que el inframundo comenz6 a despoblarse. Hades,
molesto por la disminucién masiva de almas, acudié a Zeus y le informd que Asclepio incluso
devolvia la vida a los muertos. Zeus sentencié que Asclepio habia transgredido los limites

permitidos, y le dio muerte con un rayo (Andrade, 2014).

Dentro de los descendientes de Asclepio se encontraban Hygieia y Panacea, quienes, segun
la mitologia griega, participaban en los rituales del templo donde sanaban a los enfermos y
cuidaban de las serpientes sagradas. Para los griegos, este reptil desempefiaba un papel beneficioso
en la curacion, en marcado contraste con la tradicién judia y cristiana, que lo consideraba

representante del demonio debido a la influencia de relatos biblicos (Girén, 2021).

El culto a Hygieia como la diosa de la salud fue introducido en Roma por un grupo
conocido como Epidauros, médicos griegos provenientes de esa ciudad, que llegaron a Roma en
el afio 239 a.C. Hygieia es representada como una joven hermosa y fuerte, sosteniendo una copa
(simbolo de la vida) en sus manos y con una serpiente enroscada en su brazo izquierdo, que se
dirige hacia la copa. La palabra "higiene" se deriva del nombre de esta diosa y se refiere al cuidado

de la salud tanto fisica como mental por parte de los médicos.

Panacea, por otro lado, es considerada la diosa griega de los remedios que devuelven la
salud y simboliza el ideal de una medicacién inofensiva y efectiva. A partir de entonces, la salud

y la medicina, o la medicina y la salud, estan estrechamente vinculadas en esta concepcion.

Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador. 101



La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina
Zevallos, & Borroto

Por otro lado, el caduceo de Mercurio, frecuentemente confundido con el baculo de
Asclepio, tiene su propia historia y significado. Este simbolo pertenece a Hermes en la mitologia
griega, conocido como Mercurio en la romana, quien era el mensajero de los dioses, patron del
comercio, de los viajeros y guia de las almas al inframundo. Segun la leyenda, Hermes creo el
caduceo para detener una pelea entre dos serpientes, entrelazandolas en su vara. Este acto
simbdlico de pacificacidon y union de opuestos se refleja en el disefio del caduceo (Jiménez, 2022).

Hace aproximadamente 4000 afios a.C., la medicina mesopotamica se fundamentaba en la
creencia en la magia como herramienta para proteger al hombre de los espiritus malignos. La
principal preocupacion era exorcizar a los demonios y expulsarlos del cuerpo mediante conjuros,
ya que se consideraba que el mundo estaba lleno de malos espiritus que atacaban a los mortales
(Lugones & Ramirez, 2010). En ese contexto, se creia que las enfermedades eran causadas por la
presencia de un demonio en el cuerpo del paciente, y la forma mas directa de curar era obligar al
demonio a abandonar el organismo. Los magos utilizaban conjuros, los papiros de la época
contienen detalladas descripciones de estos rituales. Aunque han pasado mas de 6000 afios desde
entonces, algunos grupos humanos, incluyendo catolicos, aun practican rituales supersticiosos

similares en la actualidad.

La préactica de la medicina en el antiguo Egipto estaba fuertemente arraigada en aspectos
magicos y religiosos, siendo llevada a cabo principalmente por sacerdotes, incluyendo adivinos
que interpretaban augurios y predecian el curso de las enfermedades. Con el tiempo, los egipcios
evolucionaron mas alla de la magia y surgieron medicos sacerdotes que comenzaron a recetar
medicamentos, como el yodo para tratar bocios, y a emplear métodos como laxantes y eméticos.
Ademas, realizaron operaciones médicas, siendo notables las primeras trepanaciones craneales con

evidencias de que algunos pacientes lograron sobrevivir a estos procedimientos.

El surgimiento de la medicina cientifica se atribuye a Hipocrates (460 - 370 a.C.), una
figura historica destacada y simbolo del médico ideal en la antigua Grecia. Hipocrates introdujo
un método de aprendizaje en medicina que se basaba en la experiencia, destacando la importancia
de observar cuidadosamente al paciente, realizar interrogatorios detallados, comprender sus

habitos y su impacto en la salud, asi como llevar a cabo exploraciones minuciosas.

Hipdcrates identificd la asociacion de algunas enfermedades con condiciones climaticas y

102 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.



Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud. Publicacion arbitrada semestral. ISSN 3028-8940 / Enero-Junio 2024;1(1):98-108

ambientales, como en el caso de las fiebres maléricas. Describié epidemias de gripe o influenza,
el cuadro clinico de la tisis (tuberculosis), la disenteria, la septicemia, la epilepsia y diversos tipos
de cancer, como el de mama, utero, estomago e higado (Diaz & Gallego, 2004). Es decir, la
capacidad de Hipdcrates para identificar patrones y asociaciones entre sintomas y condiciones
ambientales alland el camino para un enfoque mas sistematico y racional hacia el diagnéstico y

tratamiento de enfermedades.

Sostenia que no existe nada mas noble e importante que proteger la salud y atender la
enfermedad del ser humano, considerandolo el centro y fin de la historia. La medicina moderna,
con toda su tecnologia, ha validado la sabiduria de Hipocrates. El fue precursor en reconocer que
el médico no solo debe curar, sino también aprender a prevenir enfermedades. HipOcrates

subrayaba la importancia de la salud individual y ambiental en la poblacion.

Fue pionero al considerar los errores como una valiosa oportunidad para aprender y ganar
experiencia en el diagnéstico de enfermedades (Girdn, 2021). Por esta razon, el legado de
Hipdcrates perdura hasta nuestros dias como gestor de la medicina cientifica.

Aunque no fue el autor del Juramento Hipocratico, inspir6 su creacion, y tampoco escribio
la mayoria de los 70 libros del llamado "corpus hipocraticum™, que fueron redactado por alumnos
de su escuela en Cos. Los autores destacan que la historia de la medicina exhibe los avances y
retrocesos desarrollados por una practica médica mas que milenaria; pero destaca cabalmente que
esta indisolublemente a los fendmenos sociales, econdmicos y politicos vividos por las diversas

culturas, desde las mas primitivas, o arcaicas, hasta las mas modernas (Martinez, 2022).
Simbolos similares

El baculo de Asclepio, originario de la rica mitologia griega, consiste en una vara larga de
la que salen pequefias ramas, con una serpiente enrollada alrededor. La serpiente simboliza la
fuerza subterranea sanadora, mientras que la vara, heredada de Apolo, representa la sabiduria. Las

ramas que salen de la vara representan las diversas ramas del saber (Puebla, 2011).

La asociacion del simbolo del simbolo del dios Mercurio con la medicina ha sido atribuida
a hallazgos arqueoldgicos que muestran simbolos similares en civilizaciones mas antiguas como
la Asiria (con representaciones en piedra tallada que datan de 30,000 afios a.C. y en piedra pulida

de 6500 afios a.C.) y la Caldea (3000 afios a.C.), asi como en otras culturas como la egipcia y la

Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador. 103
I —



La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina
Zevallos, & Borroto

fenicia. Las excavaciones en Caldea revelaron vasos con la representacion de una maza y dos
serpientes enroscadas, con una inscripcion dedicada a su dios, Nin-Guin-Zi-Da, que se estima data
del 3000 a.C (Martinez, 2022). De hecho, es importante destacar que este descubrimiento desafio
concepciones previas sobre el origen del simbolo de la medicina. Lo cual sugiere que su historia

es mas compleja y antigua de lo que se pensaba inicialmente.

La evolucion del simbolo de la medicina presenta dos formas distintas, ambas heredadas
de la cultura griega. Una se inspira en Asclepio, hijo de Apolo, dios de la Medicina, quien dedicé
su existencia mitica y fisica al tratamiento y curacion de los seres humanos. La otra forma se inspira
en Mercurio, el astuto dios de comerciantes, viajeros y escritores, que también es conocido por ser
el protector de la fecundidad y conductor de las almas de los muertos al inframundo. Se suele
utilizar erroneamente el caduceo de Mercurio para representar a la medicina, caracterizado por dos
serpientes enrolladas alrededor de un baston con alas extendidas en su extremo superior (Martinez,
2022).

La confusion entre estos simbolos ha sido significativa tanto en el pasado como en la
actualidad. Uno de los factores que contribuyo a este error fue el uso del caduceo por impresores
de textos desde el siglo XVI. Tomaron el caduceo de Mercurio como emblema debido a su
asociacion con el comercio. Un ejemplo destacado es la prolifica casa editorial de John Churchill
en Londres, que utilizo el caduceo como marca en las cartulas de algunos de sus libros médicos

y cientificos de la época (Pérez et al., 2014).

Las dos serpientes representan la dualidad, el equilibrio y la integracién de contrarios,
mientras que las alas simbolizan la velocidad y agilidad de Hermes, asi como su capacidad para
transitar entre los mundos fisico y espiritual. Este simbolo, por lo tanto, abarca ideas de elocuencia,
diplomacia y, en ciertos contextos, la negociacion y el equilibrio, elementos clave en el arte de la

comunicacion y el comercio (Young et al., 2013).

Sin embargo, el papel mas significativo en la diseminacion de esta confusion se atribuye al
Cuerpo Médico de la Armada de los Estados Unidos. En 1902, durante la creacion de un nuevo
uniforme para esta organizacién militar, a sugerencia del capitan Frederick Reynolds, se decidid
erroneamente que el caduceo de Mercurio adornara el cuello de los uniformados. La incompetencia

de los oficiales responsables para distinguir las diferencias en el significado de este distintivo en

104 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.



Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud. Publicacion arbitrada semestral. ISSN 3028-8940 / Enero-Junio 2024;1(1):98-108

comparacion con la vara de Asclepio fue evidente (Pérez et al., 2014).

Esta ambiguedad histdrica ha llevado a una percepcidn errénea en la utilizacién del caduceo
como simbolo médico, evidenciando la complejidad y la interconexion de las influencias culturales
en la representacion simbolica a lo largo del tiempo. Las evidencias historicas demuestran que el
verdadero simbolo representativo de la medicina es el baculo de Asclepio y no el caduceo de
Mercurio, que, en realidad, es el simbolo de los comerciantes (Martinez, 2022).

En la era actual, la serpiente enroscada, con o sin baston, ha sido adoptada como simbolo
por la mayoria de las sociedades médicas profesionales. Forma parte del emblema oficial de la
Organizacién Mundial de la Salud y de la Organizacion Médica Colegial de Espafia. Este simbolo
se encuentra en el sello o emblema de numerosos organismos y sociedades médicas tanto en

Espafia como en otros paises (Lafuente et al., 2002).

CONCLUSIONES

La exploracién del baculo de Asclepio y el caduceo de Mercurio revela una distincion clara
entre sus origenes y significados. A través del tiempo se propagd una comprension errénea de
ambos simbolos, entremezclando sus significados y roles histéricos. El baculo de Asclepio,
caracterizado por una sola serpiente enrollada en una vara, simboliza la curacion y la medicina,
basado en la figura mitolégica de Asclepio, el dios griego de la medicina. En contraste, el caduceo,
que presenta dos serpientes enredadas en torno a un baston alado, ha sido tradicionalmente un
simbolo de comercio y elocuencia, vinculado a Hermes, el mensajero de los dioses y patron de los
comerciantes y ladrones. La confusion contemporanea entre estos dos simbolos, especialmente en
el ambito de la medicina, subraya la importancia de una representacion precisa y la comprension
de su significado original. Reconocer y respetar sus origenes mitoldgicos y evoluciones simbolicas
es crucial para una percepcidn correcta y un respeto adecuado hacia las profesiones relacionadas.
Esta precision contribuye a una comprension mas profunda y a una apreciacion mas diafana de la
rica herencia cultural ligada a la practica medica que tiene su expresion simbolica en estos

emblemas histéricos.

CONFLICTOS DE INTERES

Los autores declaran no tener conflictos de interés.

Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador. 105
I —



La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina
Zevallos, & Borroto

CONTRIBUCION DE LOS AUTORES

Conceptualizacion: Antonia N. Zevallos
Anélisis formal: Antonia N. Zevallos
Investigacion: Antonia N. Zevallos
Metodologia: Antonia N. Zevallos
Supervision: Eugenio R. Borroto
Redaccidn del borrador original: Antonia N. Zevallos
Redaccidn, revision y edicion: Antonia N. Zevallos, Eugenio R. Borroto
REFERENCIAS
Andrade, R. P. (2014). Mitologia griega y medicina: Asclepio, su bastén y una confusion de larga

data. Revista de la Facultad de Ciencias Médicas de la Universidad de Cuenca, 32(2), 75-

81. https://publicaciones.ucuenca.edu.ec/ojs/index.php/medicina/article/view/890

Ania, B. J., Asenjo, M., & Suarez, J. L. (2002). Los verdaderos simbolos de la medicina: la
serpiente y el baston de Asclepio, pero no el caduceo. Medicina clinica, 119(9), 336-338.
https://doi.org/10.1016/S0025-7753(02)73408-8

Diaz, J., & Gallego, B. R. (2004). Hipdcrates y la medicina cientifica. Revista Cubana de Medicina
General Integral, 20(3)
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=5S086421252004000
300013&Ing=es&tlng=es

Giron, L. (2021). Historia versus realidad: “El patriarcado historiado” y la simbologia de la

serpiente antes y despues del cristianismo. Revista de Estudios Socioeducativos, 9, 194-
205.

https://doi.org/10.25267/rev_estud_socioeducativos.2021.i9.13

Gonzaélez, J. E., & Camejo, Z. (2014). Mitologia y Medicina I: Dioses griegos primigenios de la
Medicina Occidental. Salus, 18(3), 33-40. https://ve.scielo.org/scielo.php?pid=S1316-
71382014000300007&script=sci_abstract

Jiménez, J. C. (2022). Medicina y comercio: confusién simbdlica entre la vara de esculapio y el

caduceo de mercurio. Scientia, 32(2), 93-106.

106 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.


https://publicaciones.ucuenca.edu.ec/ojs/index.php/medicina/article/view/890
https://doi.org/10.1016/S0025-7753(02)73408-8
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252004000300013&lng=es&tlng=es
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252004000300013&lng=es&tlng=es
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252004000300013&lng=es&tlng=es
https://doi.org/10.25267/rev_estud_socioeducativos.2021.i9.13
https://doi.org/10.25267/rev_estud_socioeducativos.2021.i9.13
https://ve.scielo.org/scielo.php?pid=S1316-71382014000300007&script=sci_abstract
https://ve.scielo.org/scielo.php?pid=S1316-71382014000300007&script=sci_abstract

Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud. Publicacion arbitrada semestral. ISSN 3028-8940 / Enero-Junio 2024;1(1):98-108

https://doi.org/10.48204/].scientia.v32n2.a3129

Lafuente, B. J. A., Gonzalez, M. A., & Almenara, J. L. S. (2002). Los verdaderos simbolos de la
medicina: la serpiente y el baston de Asclepio, pero no el caduceo. Medicina clinica,
119(9), 336-338. https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ibc-14811

Lugones, M., & Ramirez, M. (2010). La medicina en la antigliedad: Esculapio y la cultura. Revista

Cubana de Medicina General Integral, 26(2).
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci arttext&pid=S086421252010000
200021 &Ing=es&tlng=es

Martinez, A. L. (2022). Historia de la medicina. Principales personalidades [ponencia]. Evento

Virtual Cientifico Cultural “Profesor Andux in Memoriam”, Cienfuegos, Cuba.
https://andux.sld.cu/index.php/andux22/2022/paper/viewFile/40/30

Murillo-Godinez, G. (2019). Los dioses mitoldgicos de la medicina. Medicina Interna de México,
35(2), 273-283. https://doi.org/10.24245/mim.v35i2.2304

Noldin, C. A. (2019). Simbologia en Medicina y Ciencias de la Salud. Anales de la Facultad de
Ciencias Medicas (Asuncion), 52(1), 43-58.
https://doi.org/10.18004/anales/2019.052(01)43-058

Peirats, A. (2023). La medicina verdadera y la curacion espiritual en la literatura moralizante de
fines de la Edad Media. Alea: Estudos Neolatinos, 25, 318-339.
https://doi.org/10.1590/1517-106X/202325319

Pérez, I. A., & Sanchez, R. M. (2014). El bastdn de Esculapio: su historia. Humanidades Medicas,
14(1), 220-237. http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727-
81202014000100014

Puebla, J. M. M., Ferndndez, M. A. A., & Delgado, A. D. (2011). Asclepio. El Dios griego de la
medicina. Apuntes de Ciencia, (3), 53-57. http://apuntes.hqucr.es/2011/10/25/asclepio-el-

dios-griego-de-la-medicina/

Ramirez, L. (2021). Medicina tradicional y arte popular en el PerQ. Investigaciones Sociales, (45),
243-256. https://doi.org/10.15381/is.n45.21391

Sosa, A. A., Taillacg, A. L., & Alcaide, Y. (2022). Vara de Esculapio, simbolo internacional de la
medicina. MediSur, 20(6), 1027-1039.
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727897X202200
0601027 &Ing=es&tIng=es

Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador. 107


https://doi.org/10.48204/j.scientia.v32n2.a3129
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ibc-14811
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252010000200021&lng=es&tlng=es
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252010000200021&lng=es&tlng=es
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S086421252010000200021&lng=es&tlng=es
https://andux.sld.cu/index.php/andux22/2022/paper/viewFile/40/30
https://doi.org/10.24245/mim.v35i2.2304
https://doi.org/10.18004/anales/2019.052(01)43-058
https://doi.org/10.1590/1517-106X/202325319
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727-81202014000100014
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727-81202014000100014
http://apuntes.hgucr.es/2011/10/25/asclepio-el-dios-griego-de-la-medicina/
http://apuntes.hgucr.es/2011/10/25/asclepio-el-dios-griego-de-la-medicina/
https://doi.org/10.15381/is.n45.21391
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727897X202200%20
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727897X202200%20
http://scielo.sld.cu/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1727897X2022000601027&lng=es&tlng=es

La serpiente sagrada: un viaje a las raices de la Medicina
Zevallos, & Borroto

Young, P., Finn, B. C., Bruetman, J. E., Cesaro Gelos, J., & Trimarchi, H. (2013). La vara de
Esculapio, simbolo de la medicina. Revista Médica de Chile, 141(9), 1197-1201.
http://dx.doi.org/10.4067/S0034-98872013000900013

Descargo de responsabilidad / Nota del editor: Las declaraciones, opiniones y datos
contenidos en todas las publicaciones son unicamente de los autores y contribuyentes individuales
y no de Revista Gregoriana de Ciencias de la Salud ni de los editores. Revista Gregoriana de
Ciencias de la Salud y/o los editores renuncian a toda responsabilidad por cualquier dafio a
personas o propiedades resultantes de cualquier idea, método, instruccion o producto mencionado

en el contenido.

108 Universidad San Gregorio de Portoviejo, Ecuador.


http://dx.doi.org/10.4067/S0034-98872013000900013

